
ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

19 

 التعددية السياسية في فكر مالك بن نبي
 

إمحمد حسين نصر. د  
جامعة سبها/ كلية الآداب  

  
مجموعة من القضايا والأفكار التي ( 5091-5091)ي يطرح المفكر مالك بن نب

عملية  ويلاحظ في هذا المجال أن ،يراها ترتبط بحياتنا الثقافية والحضارية ارتباطاً عضوياً 
فهي  ،إذا أريد لها النجاح ،عالم الأفكار وعالم الأشخاص وعالم الأشياء ر لابد أن تمسالتغي  

  .إلى مرحلة الإقلاع والنهوض الحضاري ناالكفيلة بنقل
ولى نحو تجديد إن  إعادة البناء الاجتماعي للإنسان العربي المسلم هي الخطوة الأ

نجاعة بالثقة بماضينا و حتى تتجدد  ،للشعوب العربية الإسلاميةتماعية شبكة العلاقات الاج
هذه القضايا التي شغلت إحدى  لىنلقي الضوء عأن وفي هذا الإطار نريد  ،الإسلامية قيمنا

  .ي وهو يبحث عن أفضل السبل لتطوير المجتمع الإسلاميمالك بن نب
عادة قراءتها  هي قضية الديمقراطية أو هذه القضية التي نرغب في تحليلها وا 

ي؟ وكيف حلل ها في ضوء التجارب الاجتماعية نظر لها مالك بن نبى كيف فيا تر . الشورى
 للأمم الأخرى؟ 

أننا أي الشعوب العربية الإسلامية ورثنا مجموعة من المفاهيم  ي،يرى مالك بن نب
ثم نقتدي بها كمسلمات دون أن نتأكد من  ،وأصبحنا نتداولها ونناقشهاعن العالم الغربي 

ة كياننا؟ أم أنها تتضارب مع عاداتنا وتقاليدنا وقيمن ا صحتها، وهل هي تتفق مع ماهي
  الإسلامية؟

، من تلك العناصر التي نتقبلها لنضيفها إلى (*)الديمقراطية: ييقول مالك بن نب
بصورة شكلية حتى يصبح الموضوع التراث الإسلامي مقتنعين بما يبرر هذه الإضافة ولو 

؟ بل ندخل في (توجد ديمقراطية في الإسلامهل )لايفتح بابه على أية نقطة استفهام 
؛ 1(الديمقراطية الموجودة في الإسلامصفوا لنا : )مباشرةً من باب المسلمات، فنقول موضوعنا



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

20 

ومن أجل أن  يصل مالك بن نبي إلى حقيقة الديمقراطية في الإسلام، فإنه يرى ضرورة 
وعليه يجب في ): بن نبييقول مالك . الديمقراطيةالإسلام و : التمييز بين المصطلحين

    .2(سلام؟ وما هي الديمقراطية؟ما هو الإ: خطوتنا الأولى أن نوضح وأن نعرَّف مصطلحاتنا
هي من ابتكار القرآن، وأما كلمة ديمقراطية، فلا نعرف متى ( الإسلام)إن كلمة 

نما نعرف أنها ص اليونانية قبل يغت في اللغة درجت في اللغة العربية كمفردة مستوردة، وا 
  3.أي منذ خمسة قرون قبل الميلاد (بريكلاس)عصر 

لحين الصلة مفقودة بين المصط)نبي إلى نتيجة مفادها أنَّ  وبهذا يصل مالك بن
 . 4(بالنسبة إلى الزمان والمكان

وقبل أن يحل ل مالك بن نبي ويغوص في إشكالية الديمقراطية في الإسلام، فإنه 
 .الديمقراطية أولًا، ثم نعر ف الإسلام ثانياً يقترح علينا أن نعر ف 

أو سلطة ( سلطة الشعب)عظم الناس تعني فالديمقراطية كما هو معروف لدى م
، أما كلمة الإسلام في أبسط معانيها وكما (الأغلبية)أو حكم ( الإنسان)أو سلطة ( الجماهير)

كان النبي عليه : الجاء في جواب النبي عليه أفضل الصلوات والسلام، عن أبي هريرة ق
: إلخ، إلى أن قال ما الإسلام؟ قال... ما الإيمان : السلام بارزاً يوماً للناس، فأتاه رجل قال

الإسلام أن نعبد الله ولا نشرك به، ونقيم الصلاة ونؤدي الزكاة ونصوم رمضان، صدق رسول 
 .الله فيما قال

الديمقراطية والإسلام ): بي وصف المصطلحين أو الكلمتينوهكذا حاول مالك بن ن
وعلى هذا الأساس هل توجد مقارنة . 5(عانيههما التحديد المتفق عليه ولكن في أبسط معطاأو 

بين مفهوم سياسي يفيد في مجمله تقرير سلطة الإنسان أو سلطة الناس في كيانات 
اجتماعية معينة، وبين مفهوم غيبي يعني في مجمله خضوع الإنسان إلى سلطة الله عز 

ل في أي مكان وفي أي زمان، يبدو أن هناك صعوبة بالغة في مقاربة ومقارنة هذين وج
نما  المصطلحين، وهذه الصعوبة ليست ناتجة من الواقع الدال على هذين المصطلحين، وا 
دراكنا لهذا الواقع ومعطياته وشروطه،  تكمن الصعوبة من حيث تعبيرنا وتناولنا وفهمنا وا 

نحدَّد الديمقراطية دون ربطها  أن يرى مالك بن نبي، أنه يجبوللخروج من هذه المعضلة 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

21 

يجب أن نعتبر الديمقراطية من ): مسبق وسابق، يقول مالك بن نبي بأي مفهوم وبأي قياس
 -1. الديمقراطية نحو الآخرين -2. (أنا)الديمقراطية كشعور نحو الـ  -5: ثلاث وجوه

وين وتنمية هذا الشعور في والسياسية اللازمة لتكالديمقراطية كمجموعة الشروط الاجتماعية 
 .  6(.الفرد

فهذه الوجوه الثلاثة تتضمن بالفعل : )لمفهوم أكثر يقول مالك بن نبيولتوضيح هذا ا
مقتضيات الديمقراطية الذاتية والموضوعية، أي كل الاستعدادات النفسية التي يقوم عليها 

ها النظام الديمقراطي في المجتمع، فلا يمكن أن الشعور الديمقراطي والعدة التي يستند علي
تتحقق الديمقراطية كواقع سياسي إن لم تكن شروطها متوفرة في بناء الشخصية، وفي 

أنَّ الديمقراطية ثقافة  وعلى هذا الأساس بات من المؤكد. 7(ادات والتقاليد القائمة في البلدالع
بالديمقراطية مقي د بشروط معينة لا يتحقق  الشعور)وعليه فإن  اً سياسي اً أن تكون مشروع قبل

بدونها، وهذه الشروط ليست من وضع الطبيعة ولا من مقتضيات النظام الطبيعي، على 
، بل هي خلاصة *"جان جاك روسو"في عهد  خلاف ما كانت تتصور الفلسفة الرومنطقية

يره لنفسه وتقديره تقد: نوتتويج لحركة الإنسانيات وتقدير جديد لقيمة الإنسا معينة ثقافة
 .  8(للآخرين

ويوضح مالك بن نبي موضوعه بشيء من التفصيل عندما يبي ن لنا أن الشعور 
الديمقراطي الذي نما في أوروبا لم يولد ويتأسس بين عشية وضحاها، بل هو نتيجة لحركة 

تاريخ يتيح لنا في كتابه " جيزو"إن المؤرخ الفرنسي ): ستمرت لقرون، يقول مالك بن بنيا
أوروبا من نهاية الإمبراطورية الرومانية إلى الثورة الفرنسية تتبع هذه الحركة أي التطور الذي 
أد ى إلى ظهور الديمقراطية في أوروبا، ونمو الشعور الديمقراطي في البلاد الأوروبية، 

ن  الشعور فالمؤرخ الكبير يبي ن كم كانت أصول الديمقراطية الغربية بعيدة وبسيطة، وكيف تكو 
الديمقراطي ببطء قبل أن يتفجر بالتالي في التصريح بحقوق الإنسان والمواطن، ذلك 

سطوري والسياسي للثورة التصريح الذي يعب ر عن التقويم الجديد للإنسان وعن التتويج الأ
وعليه لا يمكن فصل هذا الشعور الديمقراطي الذي ولد في أوروبا عن حركة . 9(الفرنسية

هضة، لذا فإن هذا المشروع يظل يحمل ثقافة وخصائص المجتمع الذي أنتجه، الإصلاح والن



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

22 

لم تمر بنفس حركة الإصلاح  وبالتالي لا يمكن استنساخه وتطبيقه على مجتمعات أخرى
إن الشعور الديمقراطي في أوروبا كان ): يقول مالك بن نبي. دتها أوروباوالنهضة التي شه

صلاح والنهضة، فهذا هو معناه التاريخي الصحيح، ولكن النتيجة والمآل الطبيعي لحركة الإ
، إن الديمقراطية التي 10(تاريخ أوروبا ليطبق على أمم أخرىهذا المعنى لا يفصل عن 

تمارس في الغرب اليوم رغم اختلافنا معها في جوانبها التطبيقية والإجرائية والدينية، إلا أنها 
د إنساني وثورة فكرية، قبل الطبيعة، إنما هي جهلم تكون وليدة الصدفة أو ثمرة من ثمرات 

وخاصة في  *ن تعددية سياسية وبرلمانية قام بها مجموعة من المفكرين والفلاسفة،أن تك
عصر النهضة الذي يعني الإحياء والانبعاث لمبادئ جديدة وقطعية مع عصور الظلام 

 ى نرى ملك فرنسا لويسوالاستبداد، والتي تحالفت فيها الكنيسة والملوك والإقطاع، حت
فكل تطور من هذا النوع هو في جوهرة عملية تصفية، )" أنا الدولة: "الخامس عشر يقول

أي الإنسان الذي تخلص ... تصفي الإنسان حتى يصبح الإنسان الجديد في صورة المواطن 
ن ا لصورة السلبية للشعور من رواسب العبودية ومن نزعات الاستعباد التي تُكو 

  11(.اطيالديمقر 
" نعم"ومن هنا نلاحظ أن التمرد الإيجابي على الطغاة والطغيان، واستهجان كلمة 

المبنية على السمع والطاعة ركيزة أساسية تُشيد عليها الديمقراطية في ثقافة ونفسية الفرد 
وروبيين على وبالتالي فإن عصر النهضة والإصلاح في أوروبا ساهم في تمرد الأ. والجماعة
استطاعوا أن يسقطوا وصايا الكنيسة وامتيازات ( دعه يعمل دعه يمر)فتحت شعار سادتهم، 

الاقتصادية والاجتماعية : الملوك والنبلاء وأمراء الإقطاع، وأن يمزقوا العلاقات الإقطاعية
  12(. شك كسباً عظيماً للتقدم البشريوالقانونية، وكان ذلك ولا

الليبرالية هذا أنه أوقعنا في جبرية جديدة، ولكن يجب أن  لا ينسى المحتفلون بمبدأ 
ر من طغيان الملوك والإقطاع فإنه وقع في شرك رجال الأعمال  فإذا كان المجتمع قد تحر 

ر الحداثة في أوروبا أفضى إلى حركة إصلاح واسعة كان لها صنعم إن ع. وسلاطين المال
ل المعايير والمقاييس لا يجوز ولكن بك. بالغ الأثر في بلورة الشعور الديمقراطي في أوروبا

تعميم هذا الشعور على مجتمعات أخرى ومن ضمنها المجتمعات العربية الإسلامية التي 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

23 

سيادة المال ورجال الأعمال، )... إن . ا وروحها عن المجتمع الغربيتختلف في خصائصه
ت إرادة عصفت بالإرادة العامة، صُلْب الديمقراطية الأوروبية في عصور التنوير، وأصبح

الكسب والغنى هي الإرادة ورأيُها هو الغالب على أمره في التشريع وعمل القوانين، ومؤدي 
القول أن أوروبا منذ الثورة الفرنسية، أرادت أن تتخل ص من سلطان الفرد، فقام فيها سلطان 

، 13(مَلكي ة القرن العشرين -ون اليومفيما يقول–المال ورجال الأعمال، وأصبحت الرأسمالية 
وهذا يوضح بجلاء أنه لا يمكن تعميم تجربة فكرية وسياسية معينة على مجتمعات أخرى 
تختلف في عاداتها وتقاليدها وتاريخها وأنماط معيشتها عن المجتمعات الأوروبية، 
والديمقراطية الغربية هي إحدى هذه التجارب التي لا يمكن أن تستورد من الخارج للأسباب 

 : التالية
 .  ن لها علاقة بالتفاعلات المجتمعية المعقدة نسبياً لأ: أولاً 
لأنها فعل مؤسس وتجربة داخلية أنتجها حراك المجتمع المعني بها، والذي يحمل : ثانياً 

 .خصائصها وتجاربها دون سواه
لأنها تجربة نابعة من الواقع المحلي لأي بلد من البلدان وليست استعارات وليدة : ثالثاً 

 . اللحظة الظرفية
عندما  *وهنا يجب التذكير أن معظم دعاة الإصلاح في العالم العربي الإسلامي

أرادوا الخوض في مجالات الإصلاح السياسي كوسيلة من وسائل القطيعة مع ظواهر 
نما حاولوا جلب ونقل  الاستبداد والطغيان لم ينتجوا نظريات سياسية حول السلطة والدولة، وا 

الأوروبي، وخاصة في مجالات الإدارة والاقتصاد  بعض مظاهر التحديث السياسي
والبرلمانات، وأقنعوا أنفسهم بأن هذا هو التحديث بمجرد استعارة لما في أوروبا من تنظيمات، 

على ولكن المسألة غير ذلك فيجب ونحن نتحدث عن الديمقراطية في الإسلام أن تشتمل 
ا الشروط العامة لوجود الشعور العناصر الثلاثة التي سبق وأن تحدثنا عنها على أنه

   14(.مالك بن نبيالديمقراطي في أي بيئة كما يقول 
 15وفي هذا الإطار يطرح مالك بن نبي عدة تساؤلات حول الديمقراطية في الإسلام،

هل الإسلام يتضمن ويتكفل هذه الشروط الذاتية والموضوعية أي هل يكون نحو : أولاً 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

24 

وهل يخلق . الشعور الذي يطابق الروح الديمقراطية كما بي نا( الآخرين)ونحو ( الأنا)
 الظروف الاجتماعية المناسبة لتنمية هذا الشعور؟ 

 خلق الإسلام الشعور الديمقراطي؟ هل ي: ثانياً 
هل يخف ف الإسلام حقيقة من كمية ومن حدة الدوافع السلبية والنزاعات النافية : ثالثاً 

 للشعور الديمقراطي التي تطبع سلوك العبد وسلوك المستعبد؟
وفي خضم إجابة مالك بن نبي على هذه التساؤلات يلاحظ أن الديمقراطية ليست 

يمكن الجوانب والاتجاهات، لا ع متعدداستعارات شكلية كما وضحنا في السابق، ولكنها مشرو 
نجازه في ظل ثقافة نافية لهذا الشعور الدي  . مقراطيتحقيقه وا 

لابد إذاً وفي البداية وعلى وجه الخصوص أن نقدر كل ): يقول مالك بن نبي
مشروع يهدف إلى تأسيس ديمقراطية، على أنه مشروع تثقيف في نطاق أمة بكاملها، وعلى 

فالديمقراطية ليست . منهج شامل، يشمل الجانب النفسي؛ والأخلاقي والاجتماعي والسياسي
سطحياً عندما نتناول معناها الدارج، أي في حدود اشتقاق المفردة،  إذاً كما نفهمها فهماً 

ليست مجرد عملية سياسية، عملية تسليم السلطات إلى الجماهير، إلى شعب يصرح بسيادته 
وقد يكون هذا النص نفسه غير موجود في بلد معين، إم ا لأن هذا . نص خاص في الدستور

ما لأن جباراً مستبداً جاء يلغيه، مثل نابليون في  البلد لم يوضع في دستوره نظام دستوري، وا 
فرنسا، ومع ذلك لا تفقد الديمقراطية معناها في هاتين الحالتين، لأن معناها مرتبط بشعور 

وبالتالي فإن الديمقراطية ليست مجرد . 16(يد لا يكونها نص ولا يلغيها جباروبعادات وتقال
بطة بحركة المجتمع اجتماعية نفسية وتربوية مرت عملية سياسية صورية، بل هي عملية ثقافية

تتمتع ): مثلًا، وكما يقول مالك بن نبي نها جزء أصيل من ثقافته، فبريطانياإعبر التاريخ، 
بحياة ديمقراطية ممتازة دون أن يكون في أساسها نص دستوري خاص يحمي الحقوق 

نما تح ميها تقاليد الشعب ذاته وعاداته والحريات التي يتمتع بها فعلًا الشعب الإنجليزي، وا 
ن نسميه وأوضاعه النفسية، وعرفه الاجتماعي، أي في نهاية التحليل يحميها ما يمكن أ

وعلى هذا الأساس فإن الديمقراطية شعور متأصل في ثقافة . 17(الروح الإنجليزية بالذات



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

25 

ضة ة أو معار يالناس يتمظهر على شكل مؤسسات حقيقية، فلا يكفي وجود نخب سياس
 .ن هذا البلد أو ذاك بلد ديمقراطيإلية حتى نقول شك

فليست الديمقراطية إذاً في أساسها عملية تسليم سلطات تقع : "يقول مالك بن نبي
الات، ومقاييس ذاتية بل هي تكوين شعور؛ وانفع. بين طرفين معنيين، بين مالك وشعب مثلاً 

الديمقراطية في ضمير شعب، قبل أن شكل مجموعها الأسس التي تقوم عليها ي. واجتماعية
ينص عليها أي دستور، فالدستور غالباً ما هو إلا النتيجة الشكلية للمشروع الديمقراطي 
عندما يصبح واقعاً سياسياً، يدل عليه نص توحي به عادات وتقاليد، ويمليه شعور في 

ات التي أوحت به، ولا يكون أي معنى لهذا النص إن لم تسبقه التقاليد والعاد. ظروف معينة
  18."أو بعبارة أخرى المبررات التاريخية التي دلت على ضرورته

ومن هنا فلا يمكن أن يزدهر أي مشروع ديمقراطي ما لم يجد بيئته الحاضنة له، 
وعليه فإن المجتمعات العشائرية والقبلية التي تفتقر لثقافة التعددية وقيم التسامح، تمثل في 

للشعور الديمقراطي، لأنها تحمل في ثنايا ثقافتها رواسب الاستعباد نظرنا الصورة السلبية 
ونحن نعرف أن الديمقراطية الحقيقية هي التي تحتكم لثقافة القانون ومزايا . وسلوك القطيع

شعور وحس ووعي نقدي لما يدور : التعاقد، فالمشروع الديمقراطي هو أولًا وقبل كل شي
ا حول الوطن والمواطنة والقانون والدستور، وهذه أشياء حولنا، وتصحيح تصوراتنا ومفاهيمن

لا يمكن إلا أن تكون نابعة من ثقافة وأعراف كل أمة، فقد ولدت تجربة أثينا وفق فلسفتها 
ومعطياتها الفكرية والاجتماعية، وكذلك شروطها الموضوعية والذاتية، وعلى عالمنا العربي 

ت استعارة مجموعة من التصورات حول الدولة الإسلامي، أن يدرك أنَّ الديمقراطية ليس
وأنظمة الحكم من الغرب ثم نطبقها في ديارنا؛ الموضوع أبعد من هذا بكثير كما يقول مالك 

ومن هنا تبدو بكل وضوح تفاهة تلك الاستعارات الدستورية التي تستعيرها اليوم : "بن نبي
شاء الوضع الجديد في بلادها، بالقياس بعض الدول الأفريقية والآسيوية الناشئة، التي تريد إن

على المنوال الذي تستعيره من بعض البلاد ذات التقاليد الديمقراطية العريقة، إن هذه 
 . 19"الاستعارة تكون تارة لازمة، ولكنها لن تكون بكل تأكيد وحدها كافية



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

26 

أم ا بخصوص إجابة مالك بن نبي حول سؤاله الذي طرحه هل توجد ديمقراطية في 
يلاحظ أن  الأمر لا يتعلق بالضرورة بنص فقهي مستنبط من القرآن والسنة، بل فسلام؟ الإ

نه لا يسوغ أ: "هنا هنا كما يقول مالك بن نبين ما يإ 20.يتعلق بجوهر الإسلام بصفة عامة
لنا أن نعتبر الإسلام كدستور يعلن سيادة شعب معين، ويصرح بحقوق وحريات هذا الشعب، 

ره، في سياق حديثنا، كمشروع ديمقراطي تفرزه الممارسة، وترى من خلاله بل ينبغي أن نعتب
موقع الإنسان المسلم من المجتمع الذي  يكون محيطه وهو في الطريق نحو تحقيق القيم 
والمثل والديمقراطية، بحيث ترتبط حركته التاريخية بالمبادئ العامة التي أقرها الإسلام في 

سلامي، وفي صورة شعور عام ودوافع تكون المعادلة صورة بذور غرست في الوعي الإ
وعليه فإن مالك بن نبي يرى أن حكمنا على أي  21".الإسلامية في كل فرد في المجتمع

مشروع أو نموذج ديمقراطي، يرتبط بتقويمه للإنسان، فنحن نعرف أن لفظ مواطن في أوروبا 
على الإنسان الروسي  تمة رفيق أطلقأطْلقَ على الإنسان الأوروبي بعد الثورة الفرنسية، وكل

بعد الثورة البلشفية، وكذلك نقول عن الديمقراطية في الشرق بالديمقراطية الشعبية وفي الصين 
وهكذا نجد أنفسنا أمام نماذج ديمقراطية، يختلف بعضها عن . نصفها بالديمقراطية الجديدة

ه في صورة شكلية تعبر بصورة بعض بمقدار تقديمها الجديد للإنسان، بالقيمة التي تعطى ل
وضعه في الطريق نحو القيم والمثل ي أو تدشين المشروع الديمقراطي فرمزية عن بداية 

 .22الديمقراطية، كما يقول مالك بن نبي
فكل هذه النماذج التي ذكرناها تمنح الإنسان بعض الحقوق السياسية وبعض 

ذا . "جميعاً لأنه كرم الإنسان في ذاتهالضمانات الاقتصادية، ولكن الإسلام يتفوق عليها  وا 
من نظم  –رغم تسليمنا، بكيانه المستقل ووضعه الخاص–أردنا أن نقرب النظام الإسلامي 

الحكم المتعارف عليها نجده نظاماً ديمقراطياً أصيلًا سليماً رائعاً، ولكنه ليس كالديمقراطية 
اليونانية القديمة، وليس التي تحدث عنها فلاسفة اليونان وطبقت في بعض المدن 

نما يفوقها  كالديمقراطية التي جاءت بها الثورة الفرنسية ويتحدث عنها الفقهاء الغربيون، وا 
وبالتالي فإن النموذج الإسلامي في الديمقراطية يتجاوز كل النظم . 23"ويسمو عليها

ي مشروع الاجتماعية الأخرى التي تدعي الديمقراطية، ولكن لابد أن نعترف صراحة أن أ



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

27 

ديمقراطي في عالمنا العربي الإسلامي لن يرى النور ويحالفه النجاح ما لم يجد صداه في 
عقلية وثقافة المجتمع، فلا يمكن لثقافة تمجد قيم القبيلة والعشيرة وتؤمن بالزعيم الملهم والمنقذ 

ركة السياسية اح على الآخرين، أن تساهم في بلورة المشاتوتفتقر لغة التسامح والتواصل والانف
ن كثيراً من المفكرين والمثقفين العرب أي على السلطة، ويجب أن نذكر هنا والتداول السام
نا بأن الديمقراطية هي بنت العلمانية وأخت رنيين من الزمان حاولوا أن يقنعو وعلى امتداد ق

مكن فصلها عن الليبرالية ولا تتفتح ولا تزدهر إلا في أحضان المبادرات الفردية، ومن هنا لا ي
 مالك بن نبي يرفض هذه الأطروحات، ويصر أنَّ . مفاصل المشروع الغربي في عمومياته

: ية عندما يقولبر غالعلاقة بين الإسلام والديمقراطية تتعدى المنظور الشكلي للديمقراطية ال
التي  أما الإسلام فإنه يمنح الإنسان قيمة تفوق كل قيمة سياسية أو اجتماعية، لأنها القيمة"

منا بني آدم: قاً لقوله تعالىايمنحها له الله في القرآن الكريم مصد ولقد كر 
*
 فهذا التكريم ،

الشرط الأساسي للتعبير اللازم في نفس الفرد، طبقاً  –أكثر من الحقوق أو الضمانات–يكون 
هذا للشعور الديمقراطي سواء بالنسبة للأنا أو بالنسبة للآخرين، والآية التي تنص على 

التكريم تبدو وكأنها نزلت لتصدير دستور ديمقراطي، يمتاز عن كل النماذج الديمقراطية 
الأخرى، دون أن تعبر عنه نصوص قانونية محددة، فنظرة النموذج الإسلامي إلى الإنسان 
هي نظرة التكريم الذي وضعه الله فيه، أي نظرة إلى الجانب اللاهوتي فيه، بينما النماذج 

حه النظرة إلى الجانب الناسوتي والجانب الاجتماعي، فالتقويم الإسلامي يضفي الأخرى تمن
، 24"على الإنسان شيئاً من القداسة، ترفع قيمته فوق كل قيمة تعطيها له النماذج المدنية

وبالتالي فإن هذا الإنسان الذي يحمل هذا التكريم يشعر بقوة وعظمة الإسلام، لأنه بدَّد فيه 
دوافع السلبية المنافية للشعور الديمقراطي مثل التكبر على الناس وآفة كل النزاعات وال

الغرور، والتعصب القبلي ونزعة حب الذات، وغيرها من العادات السيئة التي حاربها الإسلام 
تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون : بضراوة، يقول الله تعالى وهو أصدق القائلين

*اداً والعاقبة للمتقينعلواً في الأرض ولا فس
  ًويقول الله عز وجل أيضا : إن الذين توفاهم

الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين في الأرض قالوا ألم تكن أرض 
الله واسعة فتهاجروا فيها فأولئك مأواهم جهنم وساءت مصيراً إلا المستضعفين من الرجال 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

28 

عون حلية ولا يهتدون سبيلًا فأولئك عسى الله أن يعفو عنهم وكان والنساء والولدان لا يستطي
**الله عفواً غفوراً 
. 

مجمل القول إن المسلم محفوظ من النزعات المنافية للشعور : "ويقول مالك بن نبي
الديمقراطي، الموجودة أو المدسوسة في طينة البشر، بما وضع الله في نفسه من تكريم 

ه وشماله من معالم ترشد طريقه حتى لا يقع في وحل العبودية أو مقدس، وما جعل عن يمين
 .25"وحل الاستعباد

إنَّ الديمقراطيات الأخرى سواءً إن كانت في الغرب أو الشرق، تركز على المظاهر 
الشكلية والمادية، وتحركها فكرة الصراع والبقاء للأصلح، بينما الديمقراطية في الإسلام 

ونحن لا ننكر إطلاقاً أن . دوافع الأنانية المنافية لفكرة الديمقراطيةتُحصن الإنسان ضد كل ال
المجتمع الأوروبي قطع خطوات واسعة في المجال الديمقراطي والفعل السياسي من حيث 
التداول السلمي على السلطة واحترام حقوق الإنسان، والسماح للعقل الفردي بالنمو من خلال 

ايا التي تحققت في أوروبا على أثر الإصلاحات الجم ة التي ثقافة الاختلاف، ولكن هذه المز 
قام بها العقل الأوروبي في عصر النهضة، وأفضت إلى الديمقراطية والحرية والتعددية 
السياسية، لا يؤمن الإنسان الأوروبي بتحقيقها خارج مجاله الحيوي، لأن هذا الإنسان لا 

حمل الخراب والدمار والهلاك للإنسان يحمل فضائله معه خارج نطاقه الجغرافي، بل ي
اداتها الآخر، ولعل التجربة الاستعمارية التي بدأت مع بداية القرن التاسع عشر ولا زالت امتد

دليل أكيد على ازدواجية الفكر الأوروبي الذي يعتبر الإنسان الأبيض  مستمرة إلى يومنا هذا،
هو المؤهل للديمقراطية والحرية ( 5099-5411)أو الوحش الأشقر على حد تعبير نيتشه 

بما يملكه من حاسة النقد والتحليل، بينما لا يملك الإنسان الآخر هذه الخصائص، لكونه لا 
 .يملك عقلًا تاريخياً، مثل الإنسان الأوروبي

ومن هنا فإن الديمقراطية الغربية لا تنظر إلى الإنسان نظرة واحدة، عكس الإسلام 
نَّ الديمقراطية أتقوى والعمل الصالح، زد على ذلك بشر إلا بالالذي لا يفرق بين بني ال

الغربية تركز على الجوانب المادية والإجرائية، والأدهى من هذا كله أن الذين يملكون الثروة 
أما الديمقراطية ): يقول مالك بن نبي. في مؤسساتهاهم الذين يديرون الدولة ويتحكمون 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

29 

العلمانية أو اللائكية، فإنها تمنح الإنسان أولًا الحقوق والضمانات الاجتماعية، ولكنها تتركه 
عرضة لأمرين، فهو إما أن يكون ضحية مؤامرات لمنافع معينة، ولتكتلات مصالح خاصة 

ما لأن يجعل  لآخرين تحت ثقل دكتاتورية طبقية، لأنها لم تُصَفِّ في نفسه دوافع اضخمة، وا 
ية والاستعباد، لأن كل تغيير حقيقي في المجتمع لا يتصور دون تغيير ملائم في العبود

إن الله لا يغير ما بقوم حتى : ، واستجابة لقوله تعالى26(طبقاً للقانون الأعلى. فوسالن
*يغيروا ما بأنفسهم
وهكذا تظهر : )ن نبي موضوعه أكثر عندما يقول، ويوضح مالك ب

ة بين الإسلام والديمقراطية، العلاقة التي لم يكن من السهل بوضوح أكثر العلاقة العضوي
توضيحها في صدر هذا الحديث، عندما كنا نحاول تحديد وجه التشبيه والمقارنة بكلمة 
ديمقراطية مأخوذة في معناها الاشتقاقي، أي باعتبار المشروع الديمقراطي على أنه مجرد 

 . 27(دستورية معينةلشعب، بمقتضى نصوص مشروع تسليم سلطات إلى ا
ا هإن جوهر الديمقراطية لابد أن يتأسس وفق قواعد اجتماعية وثقافية وأخلاقية في

رد مجموعة من الحقوق السياسية يحترم الفرد الجماعة، والجماعة تقدر الفرد وليست مج
تخرج في آحايين كثيرة عن دائرة الشعارات والأدلجة، ومن هنا يظل الإسلام كما يرى مالك لا

بن نبي متفوقاً على كل الدساتير في احترام الإنسان وتمجيده باعتباره خليفة الله في أرضه، 
الإسلام قد تحقق في  ومن هذا المنطق يلاحظ أن النموذج المثالي للشورى أو الديمقراطية في

بَّان عهد الرسول عليه أفضل الصلوات والسلام، والخلفاء الراشدين رضي الله إصدره الأول 
ن الخلافة كانت في الصدر إ"يه ابن خلدون عندما يقول ولعل هذا ما توصل إل. م جميعاً عنه

ثم صار الأمر إلى الملك، وبقيت معاني الخلافة من تحري ( علي)الأول إلى آخر عهد 
الدين ومذاهبه، والجري على مناهج الحق، ولم يظهر التغير إلا في الوازع الذي كان ديناً، ثم 

عبد الملك، والصدر الأول  وأبيهيفاً، وهكذا كان الأمر لعهد معاوية ومروان انقلب عصبية وس
من خلفاء بني العباس إلى الرشيد وبعض ولده، ثم ذهبت معاني الخلافة ولم يبق إلا اسمها 

 . 28"وصار الأمر ملكاً بحتاً، وجرت طبيعة التغلب إلى غايتها
ليه السلام والخلفاء الراشدين رضي ففي تلك الفترة المزدهرة أعني بها فترة الرسول ع

وفي هذا . الله عنهم وُضِعَتْ كل الأصول والشروط الأخلاقية والنفسية للديمقراطية الإسلامية



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

30 

السياق يرد مالك بن نبي مجموعة من الآيات والأحاديث الشريفة التي تبي ن عظمة الإسلام 
يونانية التي يشيد بها الجميع تعتبر فإذا كانت مثلًا الديمقراطية ال 29.اتجاه الشورى والإنسان

الرق أو ما يسمى بالعبودية ظاهرة طبيعية، فإن الإسلام يقر بوضوح استهجان هذه الظاهرة 
ويدعو إلى تحرير الرقيق حتى يكتمل تحرير الإنسان، ولا غرابة في ذلك لأن الإسلام نظام 

ا، بينما الديمقراطية أوجده الخالق عز وجل جاء للناس كافة في مغارب الأرض ومشارقه
وعليه تظل مرجعية الإنسان للنظام الذي أوجده . ظاهرة أوجدها البشر لمعالجة قصور ما

: يقول الله تعالى. الله، لأنه نظام متكامل وشامل، فيه الخير والفلاح والرحمة لكل بني آدم
وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين*

 ومكان، ومن أهم ، وبالتالي فإن الإسلام صالح لكل زمان
العدل والرحمة والعفو عند المقدرة، واحترام الذات الإنسانية، ومن : المبادئ التي يقوم عليها

هنا جاء تحرير الرقيق حتى يكتمل تحرير الإنسان، وهذا ما استطاع مالك بن نبي 
 : حيث لاحظ الآتي  30.استخلاصه من ملاحظاته حول الديمقراطية في الإسلام

لإسلام يمس من كرامة الفرد ويحط من آدميته، ولهذا جاء التشريع الرق في ا -5
وهديناه النجدين فلا : الإسلامي لعتق الرقيق وبصورة قاطعة وكلية استجابة لقوله تعالى

** ...اقتحم العقبة وما أدراك ما العقبة فك رقبة 
 وأيضاً استجابة لقوله تعالى : إنما

ملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الصدقات للفقراء والمساكين والعا
***الله وابن السبيل
  ولعل صرخة عمر بن الخطاب جاءت لتؤكد هذه المعاني القرآنية

 (الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحرارمتى استعبدتم ): خص لنا عظمة الإسلام عندما قالوتل
وات والسلام تؤكد ضرورة عتق الرقيق وجاءت كثير من أحاديث الرسول عليه أفضل الصل

من أعتق رقبة أعتق ): قول عليه الصلاة والسلاموانتهاج مبدأ المساواة بين الناس جميعاً، ي
 (. و منها عضواً من أعضائه من النارالله بكل عض

ملوكه أو ضربه فكفارته من لطم م): سول عليه أفضل الصلوات والسلامويقول الر 
يا أيها الناس إن ربكم واحد، : )ه السلام أيضاً في حجة الوداعويقول الرسول علي (أن يعتقه

ن أباكم واحد، كلكم لآدم وآدم من تراب، إن أكرمكم عند الله أتقاكم، ليس لعربي على  وا 
عجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أبيض ولا لأبيض على أحمر فضل إلا 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

31 

ت في نظر مالك بن نبي تتفوق على كل الدساتير التي جاءت إن هذه الكلما(. ...بالتقوى 
إنها بيان , بها الثورات من الثورة الفرنسية وحتى الثورة الأمريكية إلى عصر النهضة الأوروبية

نها تتفوق على كل أطروحات إبل .قوق الإنسان في أسمى معانيهاوتصريح باحترام ح
 .ل المعتمد لحقوق الإنسان والديمقراطيةالأنظمة المعاصرة والتي ترى في نفسها الوكي

. الشورى أو الديمقراطية مصانة وواجبة في المجتمع الإسلامي بحكم العقيدة ذاتها -2
لو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك، فأعف عنهم : يقول الله سبحانه وتعالى

*يحب المتوكلين واستغفر لهم وشاورهم في الأمر، فإذا عزمت فتوكل على الله إنَّ الله
 

والذين استجابوا لربهم وأقاموا الصلاة وأمرهم شورى بينهم : ويقول الله سبحانه وتعالى أيضاً 
**ومما رزقناهم ينفقون
  . 

وعلى ذلك فإن رئيس الدولة في الإسلام مقيد بمبدأ الشورى الذي أمر به القرآن )
ظهرت عظمة مبدأ الشورى في التطبيق وقد . وطبقه رسول الله الحاكم الأول للدولة الإسلامية

في عهد الخلفاء الراشدين في المسائل التي لم يرد بشأنها نص صريح واضح في الكتاب أو 
السنة، وقد تناول هذا المبدأ اختيار الحاكم نفسه وطريقة هذا الاختيار، كما تناول التشريع 

رض للمسائل المتفرعة من ويتع( المقرر في القرآن والسنة)الذي يشرح الدستور الإسلامي 
. المبادئ الكلية العامة في السياسة والاقتصاد والاجتماع والمعاملات ومختلف شئون الدولة

فمبدأ الشورى طُبِّقَ في عهد الخلفاء الراشدين على نطاق واسع في التشريعات الفرعية، 
تعالى ، ويقول عمر رضي الله 31(ث التي عرضت للدولة في ذلك الحينوبخصوص الحواد

اعوجاجاً من رأى منكم في  )كم في الدولة الإسلامية الوليدة عنه وهو يستلم مقاليد الح
 (....فليقومني 

كذلك يحث الإسلام ويؤكد على مجموعة من المبادئ الخلاقة التي تحمي الحريات  -1
من لا إكراه في الدين قد تبي ن الرشد : المعنوية للإنسان استجابة لقوله سبحانه وتعالى

*الغي
. 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

32 

أما فيما يخص حرية العمل والتنقل فإنها مقررة في الإسلام ومصانة تمشياً مع قوله  -1
ليه : سبحانه وتعالى هو الذي جعل لكم الأرض ذلولًا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه، وا 

**النشور
 . 
: له تعالىلقو  قايتعلق بحرمة المنازل وحصانتها مصد اكذلك يقر الإسلام مبدأ رائع -1
يا أيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها***

 " ومما
ة يهودية أرادت أن تحتفظ بملك لها يقع داخل الحدود التي عينها أأن امر  ديحكى بهذا الصد

دون التفات التخطيط لبناء مسجد عمر في بيت المقدس، فأراد القائم بالمشروع تنفيذ المخطط 
إلى وجهة نظر المدعية، على اعتبار أسبقية المصلحة العامة، ولكن المدعية رفعت قضيتها 

وربما كانت وجهة نظر مقررة على أساس أن بناء مسجد ... إلى الخليفة الذي أوفاها رغبتها 
 وهذه المعاملة في القضاء الإسلامي تدخل أولاً . لا يكون مصلحة عامة بالنسبة إلى يهودية

في نطاق التقويم العام للإنسان، بصفته إنساناً وضع في طينته التكريم بقطع النظر عن كونه 
إذا حكمتم بين الناس أن تحكموا : ، استجابة لقوله تعالى32"رجلًا أو امرأة، مسلماً أو يهودياً 

****بالعدل
 فالإسلام إذن يمنح الفرد كل حقوقه الأساسية، ويكفل له الضمانات الفعلية 

فعلى هذه : )يقول بن نبي. الدولة والحكومةمن جانب  ليس الصورية والظرفية ضد كل تعدو 
. الاعتبارات يصح القول بأن الحكم الإسلامي ديمقراطي في مصدره وفي عمله، كما قدمنا

والإسلام يتضمن كل السمات التي تطبع الديمقراطية السياسية التي تمنح الفرد مسؤولية في 
ولكن التجربة التي تجري . الضمانات اللازمة التي تحميه من جور هذا الحكمتأسيس الحكم و 

للديمقراطية السياسية في العالم منذ عهد الثورة الفرنسية، تدل على ضعف حريات الفرد في 
الواقع، عندما لا تحميه في نفس الوقت الضمانات الاجتماعية التي تكفل حريته المادية، ولقد 

 ،عبداً مجهولًا لمصالح كبيرة تتحد ضده" المواطن الحر"متطورة كيف يصبح رأينا في البلاد ال
وكم تضيع عليه بهذا السبب المنافع المنتظرة التي يمنحها إياه بصورة نظرية، تصريح بحقوق 

كما رأينا كيف أن البلاد التي يحدث . الإنسان، ودستور لا يكون لهما أثر ظاهر في حياته
فيها هذا الاختلاف بين القيم السياسية والقيم الاجتماعية، تعاني صراع الطبقات الذي ربما 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

33 

، الضمانات الاجتماعية اللازمة" المواطن"ي إلى تأسيس نوع من الديمقراطية يعطي ينته
 .33(ولكن على حساب حرياته السياسية

لقد أثبت الواقع السياسي الغربي جملة من التناقضات شابت التجربة الديمقراطية 
ي الغربية، ففي المنظومة الرأسمالية صار المال ورجالات الأعمال هم من يتحكمون ف

توجيهات المجتمع، من خلال سيطرتهم على مفاصل الدولة ومؤسساتها، وبالتالي وقع 
المجتمع في الأنظمة الغربية تحت رحمة الفرد وقوانين المنافسة، ويستنتج مالك بن نبي أن 

ولكن الإسلام تلافى هذا المعوق، : "الإسلام تجاوز كل النظم اللائكية الغربية عندما يقول
لات الحياة المادية المتصلة بالنظام الاقتصادي، بالحلول المناسبة، دون أن لأنه أتى لمشك

وعليه فالإسلام يبدو وكأنه جمع موفق بين مزايا الديمقراطية . يمس الفرد في حرياته الذاتية
... فالتشريع الإسلامي يتمم فعلًا السمات السياسية . السياسية والديمقراطية الاجتماعية

أخرى، متصلة بالجانب الاقتصادي، يقوم على مبادئ عامة، تهدف إلى بسمات ديمقراطية 
 . 34"توزيع الثروة حتى لا تصبح الدولة في أيدي بعض المترفين

ولا شك أن الدولة البرجوازية المعاصرة تقوم على تقديس الملكية الخاصة والمال، 
اع الإسلام أن يضبط لذا استط. بينما يرى الإسلام أن المال وسيلة وليس غاية في حد ذاته

العلاقات الاقتصادية بين الناس، بمعنى آخر بين الفرد والجماعة من خلال مبدأ الزكاة والتي 
أفراده، ففي إطار صنع مجتمع  تعتبر دعامة من دعامات المجتمع بما تحققه من توازن بين

مَ الإسلام الربا وأحل  البيع واستهجن الاح خال   وبالتالي ربط . تكارمن الآفات والصراعات حَرَّ
الإسلام بين الديمقراطية السياسية والمساواة الاقتصادية، فلا يمكن أن تتحقق الديمقراطية 

والمساواة هنا لا تعني أن يعيش . السياسية في مجتمع طبقات فيه قلة مترفة وأخرى معدومة
نما يتيح ا لمجتمع لأفراده كل الناس عبيداً للدولة، كما كان يحدث في المنظومة الاشتراكية، وا 

الفرص المتاحة على أساس مقدرة كل واحد منهم، فالتفاوت يجب أن يرجع لمقدرة الإنسان 
ذاته، قلَّت أو عظمت، وقد توصل مالك بن نبي إلى هذه الحقائق مبيناً عظمة التشريع 

ي فالتشريع الإسلام: )تمع والاقتصاد، لذا نراه يقولالإسلامي في تنظيم العلاقة بين المج
تلك السلطة التي أحدثت في البلاد المتطورة , أعفى الاقتصاد من سلطة الدرهم المطلقة



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

34 

وربما يجب القول بأن هذا التشريع لم . أزمات اجتماعية تواجهها أحياناً بالثورات العنيفة
يخفف من حدة الدرهم في مجال الاقتصاد، بل خفف من حدته في المجال الروحي إذا صح 

ه يعفي المجتمع من الأزمة الأخلاقية المتفشية اليوم في الحياة التي التعبير، حتى أن
فالإسلام لم يقاوم فقط الاحتكار الكبير الذي يقلل ... تستضيء بأضواء الحضارة الغربية 

كمية من المنتجات حتى ترتفع أسعارها في السوق، بل يقاوم كل احتكار يؤدي على أي 
بين المنتج والمستهلك يخفي صورة الاحتكار الذي  إن كل وسيط. طريقة لارتفاع الأسعار

، وهكذا فإن 35(رب من الطفيلية في مجال الاقتصاديكون المستهلك ضحيته، فالوسيط ض
الإسلام يجعل من العدل والإحسان قوام الدين من خلال إرسائه مبدأ التضامن والتكافل 

جاء بها الإسلام تحارب الظلم  الاجتماعي بين المجموعة الإسلامية، وعليه فإن المبادئ التي
وتسْتهجن  الاحتكار والاستغلال حتى يكون المسلمون كالبنيان المرصوص، وصدق رسول 

المسلم للمسلم كالبنيان المرصوص إذا اشتكى ): فضل الصلوات والسلام عندما قالالله عليه أ
يتبي ن أن المبادئ وهكذا ): يقول مالك بن نبي( والحُمَّى عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر

التي قررها الإسلام في المجال السياسي والمجال الاجتماعي، ووضعها في أساس ما يمكن 
قد تحققت فعلًا في واقع المسلمين، وقد كان أثرها " الديمقراطية الإسلامية"أن نطلق عليه 

يقصد  – الديمقراطي قحقيقياً في سلوك الأفراد وفي أعمال الحكم على الأقل في فترة التخل
التي عرفنا فيما سبق حدودها  –بها مالك بن نبي فترة الرسول عليه السلام والخلفاء الراشدين

، لأنه لا يفصل بين ومتكاملاً  شاملاً  اً ، لهذا نرى الإسلام دين36(خ الإسلاميالزمنية في التاري
ما هو اقتصادي وسياسي واجتماعي، لذا نراه لعب دوراً مميزاً في إنقاذ الحضارة الإنسانية 
من براثن المادة، وكذلك أنقذ الجنس البشري من غفوته وطغيانه وحفظ الإنسان في دينه 

 .   ونفسه وعقله ونسله وماله
كانت القاهرة  لحضارة، وكيفت بغداد من العلم واففي ظل الإسلام رأينا كم بلغ

ودمشق حواضر للعلم والمعرفة وشتى أنواع العمران، وعلى هدى الإسلام أيضاً ازدهرت 
القيروان وفاس وتلمسان ومراكش، وكانت حصوناً متقدمة للحضارة الإسلامية في مواجهة 

 .   الفرنج، حيث عرفت تلك البقاع فنون الحكم والدولة



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

35 

دوا بعث العزائم وعملوا بما حرضَّ عليه كتَّابهم أن يبلغوا فالمسلمون يمكنهم إذا أرا
مبالغ الأمريكيين واليابانيين من العلم والارتقاء، وأن يبقوا على إسلامهم كما بقى أولئك على 
نما الذي يعوزنا الأعمال،  أديانهم، بل هم أولى بذلك وأحرى، فإن أولئك رجال ونحن رجال، وا 

نما الذي يضرنا هو التشا ؤم والاستخذاء وانقطاع للآمال، فلتنفض غبار اليأس ولنتقدم إلى وا 
قيق شروط الإيمان التي في الأمام ولنعلمك أننا بالغوا كل أمنية، بالعمل والدأب والإقدام وتح

 .37(القرآن
ومن هنا يمكن القول إن أي مشروع سياسي ديمقراطي لن يتطور ولن يستمر 

العالم العربي الإسلامي يمتلك هذه  .ودفعة روحيةويكتسب مشروعيته دون سلطة أخلاقية 
الطاقة الروحية، فقط عليه أن يعيد قراءة تراثه بمسؤولية أكبر، بينما لا يملك العالم الغربي 

فالفضيلة الغربية لا وجود لها : )ك بن نبي هذه المفارقة، بقولههذه الخاصية، ويلخص مال
–خرين؛ والغربي لا يحمل فضائله خارج عالمه تشع على عالم الآلا بالنسبة للعالم لأنها 

بل  –أناساً  –وهو لا يرى بعد ذلك ! بل أوروبياً ! فخارج حدوده الأوروبية لا يكون إنساناً  –هو
سواء  –مستعمرين فهو يتحرك ببرجه العاجي كما يتحرك الرحالة بخيمته، وهو حيثما ذهب 

أو غير  عن قصد–ينشئ  –متخلفكان صانعاً أو مخبراً صحفياً أو مجرد سائح في بلد 
ما يسمى حالة استعمارية، وعليه فالأوروبي لا ينشئ في هذه الحالة روابط صداقية  –قصد

هي من النوع الاقتصادي أو الإداري أو  –المستعمر –أو أخلاقية، فإن علاقاته مع 
و رعايا السياحي، بل حتى من النوع الاستراتيجي في بعض الحالات تبعاً لاتصاله بزبائن أ

وبديهي أنه لا يمكننا أن نستخلص من . أو أقوام مُسْتَعمَرين، أو لحم يطعمه للقنابل الذرية
فالسياسة لابد لها أن  38(يتفق مع القيادة الروحية للعالم هذه الروابط الخاصة خطاً سياسياً 

لك بن أخلاقية، جمالية، علمية، لكي يكون لها معنى في مسيرة التاريخ كما يقول ما: تكون
   39.نبي

نما هي في نهاية  فالديمقراطية كما يرى الكثير من الناس ليست غاية في ذاتها، وا 
المطاف وسيلة لتحقيق مصالح وأهداف الشعب، ولهذا لا ينبغي أن تكون هذه الديمقراطية 

 . حجة للاستيلاء على السلطة تحت شعار الغاية تبرر الوسيلة



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

36 

( 5119-5101)أوروبا مع أفكار ديكارت  فحينما حدث في): يقول مالك بن نبي
ذا كان  التمزق الأول في الثقافة، بدأ الانحراف الأخلاقي يؤدي إلى حتمية الصراع الطبقي، وا 

أن يكون إلى جانب المُسْتَغل ين  –خصوصاً في بلدان العالم الثالث –من واجب المرء 
ى الأخلاقي في صراع المستضعفين، فإن ذلك لا يمنعه بكل حال أن يرى خطورة المحتو 

من ( البرجوازي)يؤدي إلى انفصام وحدة الأمة والمجتمع وفقاً لما تمليه مصلحة المتنعم 
فهذا الصراع لم يوقظ في ( ... البروليتاري)ناحية، ومن ناحية أخرى مع مصلحة المحروم 

نما أيقظ في كليهما  ر الضمي)نهاية الحساب، الضمير عند الفريقين أو عند أحدهما، وا 
وهو يضفي على صراعهما طابع فقدان الأخلاق، فالأول يريد مزيداً من الذهب في ( الطبقي

يتطلع  خزينته، والثاني يريد مزيداً من اللحم في بطنه، وكلاهما بمقتضى تعاليم أيديولوجية
 . 40(إلى الاستيلاء على السلطة

س التي كان لها وفي هذا الإطار يؤكد الأستاذ الدكتور ياسين عريبي جملة من الأس
بالغ الأثر في قيام المجتمع العربي الإسلامي على فكرة التضامن والتكافل والخلق منهجاً 
وحياة وسلوكاً، متبعاً في ذلك خط مالك بن نبي الفكري، ولا غرابة في ذلك إذا ما عرفنا أن 

تاذ الدكتور محمد ياسين عريبي ينتمي لنفس مدرسة مالك بن نبي الفكرية، ويلخص الأس
 :41عريبي هذه الأسس أو المبادئ في الآتي

يأيها الناس اتقوا ربكم : الإيمان بوحدة النوع والمصير الإنساني مصداقاً لقوله تعالى -5
*الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالًا كثيراً ونساءً 
 وبهذا ينتفي ،

أعجمي إلا بالتقوى، وكذلك ينتفي مرض مرض الميز العنصري، إذ لا فرق بين عربي أو 
 .تأليه الإنسان في الأرض والذي أد ى إلى مرض الإقطاع والرأسمالية

الصراع والتناقض، فالإسلام لا يضحى بالفرد على مَحارب  يمبدأ المؤاخاة وفيه يختف -2
لية حارب الفرد كما تفعل الرأسماالجماعة كما تفعل الماركسية، ولا يضحى بالجماعة على م

ر حقاً للفرد إلا منظوراً فيه حق الجماعة، ولا حقاً للجماعة ) ومجمل القول أنَّ الإسلام لا يُقرَّ
إلا منظوراً فيه حق الفرد، وذلك هو جوهر المنطق الاجتماعي أو أساس التكافل التي تدور 

 وليس في): فيه الدكتور السباعي حيث يقول عليه الحقوق والواجبات، وهو قول يشايعنا



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

37 

سلام وضَلَّ عنه الإسلام حقُّ لا يخضع لمصلحة الجماعة، ومن أنكر هذا فقد أساء الفهم للإ
 .42(من حيث لا يدري

مبدأ المساواة حيث يكون الاقتصاد وسيلة من أجل سعادة الإنسان ولا يكون فيها هذا  -1
 .الاقتصاد غاية في حد ذاته

كما وضحنا في السابق ملزمة في  مبدأ الشورى وهو أساس الحياة السياسية فالشورى -1
 .الإسلام

ومن هذا كله يتضح لنا أنَّ المجتمع الإسلامي مجتمع مبني على قاعدة التحاور 
والتشاور، وبالتالي لا يكفي أن يكون المجتمع متعدد الاتجاهات والمشارب حتى يكون 

إن . )عدد الصحيحلم تخضع لشروط الت مجتمعاً ديمقراطياً، فالتعددية لوحدها غير كافية إذا
التعددية هي شعار يُطْرح الآن وكأنه المفتاح السحري لحل مشكل الديمقراطية، إن التعددية 
ليست غاية في ذاتها، فلا يكفي أن تعدد الأحزاب والنقابات والمنظمات لتتحقق الديمقراطية، 

منعزلة كل  أي ة تعددية؟ ومن أجل ماذا؟ فالتعددية ليس معناها أطراف: ذلك أن السؤال هو
منها رافض للآخر؛ بل ينبغي في التعددية أن تتجاوز الأطراف انعزالها نحو إمكان توافق 

ولا يكون ذلك إلا بالوسيلة الديمقراطية، فالديمقراطية وسيلة لإدارة . على مشروع مجتمعي
إن إقرار تعددية صحيحة أي تلك التي تتجاوز . التعدد بوساطة مؤسسات متعاقد عليها

 . 43(فية والقبلية والانفصالية العرقية أو الثقافية، إنما يكون بالوسيلة الديمقراطيةالطائ
ن أكرين في عالمنا العربي الإسلامي لقد أدرك مالك بن نبي كما أدرك غيره من المف

نما هي وسيلة لبتر  -كما بين ا باستمرار في هذا البحث - الديمقراطية ليست غاية في ذاتها وا 
آفة الاستبداد، وبالتالي لا يمكن تحقيق الديمقراطية في أي مجتمع ما لم تجد أرضية ثقافية 

ثقافة وسلوك قبل أن تكون قرارات سياسية شكلية، لابد  هزدهر عليها، فالديمقراطية في نظر ت
ة، وليست أن تكون حاضرة في عادات وتقاليد الناس، فهي تربية تبدأ من باب المدرس

 .شعارات أيديولوجية ظرفية
ومن هنا فنحن لا نستطيع في عالمنا العربي الإسلامي تحقيق الديمقراطية بتقليد 
الآخرين، بل يجب أن تكون نابعة من واقعنا الثقافي الاجتماعي والروحي، ولهذا فإن العالم 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

38 

طريقة نقدية فاحصة، السياسي ب هقعالعربي الإسلامي مُطالب اليوم وبإلحاح إعادة قراءة وا
لإيجاد أرضية مشتركة يقف عليها الجميع للمساهمة في بلورة مشروع سياسي وحضاري يفك 
الارتباط مع دولة الاستبداد ودولة القبيلة ودولة الطائفة ودولة الإقصاء والمحاصصة، 

ثقافية ويستجيب لمتطلبات العصر ومقتضياته، ويكون بديلًا للأنماط السياسية والاقتصادية وال
التي يُرو ج لها اليوم في ظل العولمة القادمة لنا من الغرب والتي تُعَّبر عن ثقافة ومفاهيم هذا 

 .الغرب
إن الإسلام قادر وبكل اقتدار على قيادة هذه الأمة للطريق القويم بما يقيمه من 

لابد أن نؤسس توازن بين المادة والروح، وبين الفرد والجماعة، وبين الإنسان والطبيعة، وعليه 
مشروعنا الديمقراطي على قيمة الخير، وهو مبدأ كان يهيمن  ويتمظهر في كل كتابات مالك 

يا : بن نبي، تمشياً مع المبدأ الذي يؤسس الحكم الإسلامي الديمقراطي مصداقاً لقوله تعالى
في شيء  أيها الذين آمنوا، أطيعوا الله، وأطيعوا الرسول، وأولي الأمر منكم، فإن تنازعتم

*...فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر 
.    

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

39 

 :المراجع والهوامش
 

حيث عرف هذا  ،وهي تعني حكم الشعب بلغة أهل اليونان ،الديمقراطية مصطلح قديم ( *
وكذلك  ،سنة قبل الميلاد وخاصة مع الحركة السفسطائية 055اطي منذ ر الشعب الحكم الديمق

وقد ساهم في تطور المشروع ( م.ق 722–788)وأرسطو ، (م.ق783–824)أفلاطون 
الموقع الجغرافي الذي سمح لليونان بالاحتكاك : وامل أهمهااليوناني الديمقراطي العديد من الع

وكذلك ظهور العديد من المدارس الفكرية والفلسفية التي نادت بتحرير  ،مع الشعوب الأخرى
محمد كامل ليله، النظم السياسية،  :للمزيد أنظر. الإنسان من جبروت الطغاة والمستبدين

 . 790-788 ص ،م9191 ،بيروت ،دار النهضة ،الدولة والحكومة
 . 92-99 م، ص9149دمشق،  ،مالك بن نبي، تأملات، دار الفكر ( 1
 .92 المرجع السابق نفسه، ص ( 2
 .92 المرجع السابق نفسه، ص ( 3
 . 92 المرجع السابق نفسه، ص ( 4
 .97 المرجع السابق نفسه، ص ( 5
 .90 المرجع السابق نفسه، ص ( 6
 .90 المرجع السابق نفسه، ص ( 7
لاحظ من خلال  ،ينتمي لمدرسة العقد الاجتماعي (9334-9392)جان جاك روسو  ( *

ولكن الحضارة هي من أفسد  ،دراسته أن الحالة الطبيعية الأولى كانت خيرة واجتماعية
للمزيد حول نظرية العقد  ،ويرجع له الفضل في ابتكار ما يسمى بالإرادة العامة ،الإنسان

أندريه كريسَّون، تيارات الفكر السياسي من القرون  :وسو، أنظرهوبز، لوك، ر  :الاجتماعي
نهاد رضا، منشورات البحر المتوسط ومنشورات  :الوسطى حتى العصر الحديث، ترجمة

 .م9142 ،2ط ،باريس ،وعويدات
 . 90 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ( 8
 .90 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 9



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

40 

 

 .99 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 10
لعب لفيف من المفكرين الأوروبيين دوراً مميزاً في نهضة مجتمعاتهم الأوروبية فهذا  ( *

وهذا جان . تصدى لفساد الكنيسة ودعا إلى حركة إصلاحها( 9089 – 9847)مارتن لوثر 
حاكم لابد أن أحد أصحاب نظرية العقد الاجتماعي والذي يرى أن ال( 9358–9972)لوك 

ومن ثم إذا أخل بشروط هذا العقد المنظم للسلطات فإنه يجوز  ،يكون طرفاً في هذا العقد
ونادى بضرورة الفصل ما بين السلطات وقام ( 9300–9941)سكيو تثم جاء مون. خلعه

 .بتطوير فكرة التقدم ومدح مكانة الإنسان في العالم الجديد( 9318–9387)كوندورسيه 
 ،بيروت ،عبودي، دار الطليعة تهنري: فولغين، فلسفة الأنوار، ترجمة .ف :للمزيد أنظر

تيارات الفكر الفلسفي من القرون الوسطى حتى  ،أندريه كريسَّون: وكذلك أنظر .م9149
 .   مرجع سابق ،لبنان ،العصر الحديث، منشورات عويدات، باريس

 .93 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ( 11
حسَّن معلوم، الليبرالية في الفكر العربي، منشورات المجلس القومي للثقافة العربية،  ( 12

  .93-99 ، ص9ط ،الرباط ،المغرب
 ،بحوث ومقالات، دار النهضة العربية: حلمي مرزوق، الإسلام والفكر المعاصر.د ( 13

 . 44 م، ص9142بيروت، لبنان، 
بضرورة الإصلاح السياسي والتعليمي من ( 9413–9474)نادى جمال الدين الأفغاني  ( *

ودعا إلى التفكير العقلاني للتحرر من  ،خلال تصفية العقول من لوث الأوهام والخرافات
الشيخ  اأم .الدين والأخلاق هو معيار السعادة وعنوان التمدنإلى ولاحظ أن الرجوع  ،التقليد

هام الفاسدة والارتفاع دعا إلى تطهير العقول من الأو فقد ( 9150–9481)محمد عبده 
وأخذ مشروعة الإصلاحي لوناً فكرياً عندما لاحظ العلاقة  ،بالإنسان إلى مراتب الكرامة

بينما اتبع . قة الانحطاط والتأخرتالعضوية بين إصلاح التعليم ومسألة التمدن للخروج من بو 
بإصلاح ورأى أن الإصلاح الحقيقي يبدأ  ،جمال الدين الأفغاني ىمحمد رشيد رضا خط

غير أن عبد الرحمن الكواكبي  .يقوم على أساس العدل والمساواة ىالحكم وجعله شور 



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

41 

 

تصدى  حيث ،يعتبر من أبرز المصلحين وخاصة في المجال السياسي( م9152–9408)
على  عدل وفقدان الحكم الرشيد المبنيلآفة الاستبداد فالسياسة المطلقة وفقدان الحرية وال

والحل في نظره يكمن في  ،الانحطاط والتخلف وانعدام فاعلية المسلمين تهالشورى تكون نتيج
الاتجاه الإسلامي نادوا في  ووعلى العموم فإن كل دعاة الإصلاح ذو . القضاء على الاستبداد

دعاة الإصلاح ذو الاتجاه الليبرالي  اأم. معظمهم بمحاولة التوفيق بين الأصالة والمعاصرة
إذا أرادت هذه الأمة النهوض من  هومر  هكل شي من أوروبا حلو نهم نادوا بضرورة أخذ إف

وسلامة  ،وأهم من يمثل هذا الاتجاه طه حسين في بدايات حياته ،براثن التخلف والانحطاط
فهمي جدعان، أسس التقدم عند .د :للمزيد أنظر. وغيرهم كثيرين( 9104–9443)موسى 

بيروت، لبنان،  ،ة العربية للدراسات والنشرمفكري الإسلام في العالم العربي الحديث، المؤسس
 .وما بعدها 10 م، ص9149، 2ط

 .35 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ( 14
 .35 مالك بن نبي، المرجع السابق نفسه، ص ( 15
 .39-35 مالك بن نبي، المرجع السابق نفسه، ص ( 16
 .39 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 17
 .39 مرجع السابق، صمالك بن نبي، ال ( 18
 .32-39 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 19
 . 32 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 20
 .32 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 21
 .37-32 مالك بن نبي، المرجع السابق، ص ( 22
 . 800 محمد كامل ليله، النظم السياسية، الدولة والحكومة، مرجع سابق، ص ( 23

 .35الآية  ،سورة الإسراء ( *
 .37 مالك بن نبي، مرجع سابق، ص ( 24

 .47الآية  ،سورة القصص ( *



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

42 

 

 .14-19 سورة النساء الآيات(  **
 .38 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ( 25
 .30 مالك بن نبي، المرجع السابق نفسه، ص ( 26

 .99الآية  ،سورة الرعد ( *
 .39-30 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ( 27
 . 275-227 بيروت، ص ،عبد الرحمن ابن خلدون، المقدمة، دار الجيل ( 28
 . وما بعدها 39 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص :للمزيد أنظر ( 29

 .953الآية  ،سورة الأنبياء ( *
 .49-33 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص :للمزيد أنظر ( 30
  . 97-95 الآيات ،سورة البلد ( **

 .95الآية  ،سورة التوبة ( ***
 .901الآية  ،سورة آل عمران ( *

 .74الآية  ،سورة الشورى ( **
 .884 محمد كامل ليله، النظم السياسية، الدولة والحكومة، مرجع سابق، ص ( 31

 .279الآية  ،سورة البقرة ( *
 .04الآية  ،سورة الملك ( **

 .23الآية  ،سورة النور ( ***
 .42 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ، 32

 .04الآية  ،سورة النساء ( ****
 .47 مالك بن نبي، تأملات، مرجع سابق، ص ( 33
 . 48 مالك بن نبي، تأملات، المرجع السابق، ص ( 34
 .49 مالك بن نبي، المرجع السابق نفسه، ص ( 35
 .43 مالك بن نبي، المرجع السابق نفسه، ص ( 36



ــــــــــــمجلة العلوم الاجتماعية والإنسانية ــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ـــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ ـــــــــــــــــ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ  

43 

 

شكيب أرسلان، لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم، منشورات دار  :للمزيد أنظر ( 37
 .  998 مكتبة الحياة، بيروت، ص

 . 84-83 مالك بن نبي، الفكرة الأفريقية الآسيوية القاهرة، ص ( 38
أحمد .بسام بركة، و د.د: مالك بن نبي، مشكلة الأفكار، ترجمة كل من :للمزيد أنظر ( 39

 .   970 ، ص2551، 1شعبو، دار الفكر، لبنان، ودار الفكر دمشق، ط 
 .39 م، ص9144، 2دمشق، ط ،مالك بن نبي، بين الرشاد والتيه، دار الفكر ( 40
محمد ياسين عريبي، تأملات في بناء المجتمع الإسلامي، منشورات . د :للمزيد أنظر ( 41

 .981-984 جمعية الدعوة الإسلامية، ص
 .9الآية  ،سورة النساء ( *

-37 حلمي مرزوق، الإسلام والفكر المعاصر، بحوث ومقالات، مرجع سابق، ص.د ( 42
38. 
 ،المغرب ،للثقافة العربية علي أومليل، في شرعية الاختلاف، منشورات المجلس القومي ( 43

  .19-15 م، ص9119، 9الرباط، ط
     .01الآية  ،سورة النساء ( *


